International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

e R INTERNATIONAL JOURNAL OF
. i EDUCATION, PSYCHOLOGY
= AND COUNSELLING
m | (IJEPC) GLOBAL ACADEMIC EXCELLENCE
o ﬂ WWWw.ijepc.com

MODEL PELAJAR PINTAR DAN BERBAKAT MENURUT AL-
GHAZALI DAN IBNU KHALDUN: SUATU PENDEKATAN
KONSEPTUAL DALAM PENDIDIKAN ISLAM

A MODEL OF GIFTED AND TALENTED STUDENTS ACCORDING TO AL-
GHAZALI AND IBN KHALDUN: A CONCEPTUAL APPROACH IN
ISLAMIC EDUCATION

Musa Mohamad!", Ahmad Bazli Mohd Hilmi?, Mohd Arubi Ismail®>, Mohd Zamrus Mohd Ali*,
Zulkarnin Zakari’, Mahiz Spawi®

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: musa86@usim.edu.my

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: ahmadbazli@usim.edu.my

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: arubiismail@usim.edu.my

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: zamrus@usim.edu.my

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: zulkarnin@usim.edu.my

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia
Email: mahiz@usim.edu.my

Corresponding Author

Article Info: Abstrak:
Article history: e . . . .
Received date: 09.08.2025 Kajian ini bertujuan membina satu model konseptual pelajar pintar dan
Revised date: 25.08.2025 berbakat berasaskan sintesis pemikiran dua tokoh agung Islam, iaitu al-Ghazali
Accepted date: 24.09.2025 dan Ibn Khaldun. Pelajar pintar lazimnya dirujuk dalam konteks Barat
Published date: 20.10.2025 berdasarkan ukuran kecerdasan intelek (1Q), kreativiti, dan prestasi akademik.

. . Namun, pendekatan ini cenderung mengabaikan dimensi spiritual, etika dan
To cite this document: sosial yang menjadi teras dalam pendidikan Islam. Justeru, pendekatan Islam

Mohamad, M., Hilmi, A. B. M., perlu diketengahkan semula bagi mengimbangi pembangunan pelajar secara
Ismail, M. A., Ali, M. Z. M., Zakari, | menyeluruh. Kajian ini menggunakan reka bentuk kualitatif berbentuk analisis
Z., & Spawi, M. (2025). Model dokumen, di mana karya utama kedua-dua tokoh seperti Thya’ Ulum al-Din dan
Pelajar Pintar Dan Berbakat Menurut al-Muqaddimah telah dianalisis secara tematik. Hasil kajian mengenal pasti
Al-Ghazali Dan Ibnu Khaldun: Suatu | lima komponen utama dalam model pelajar pintar dan berbakat menurut

627


mailto:musa86@usim.edu.my
mailto:ahmadbazli@usim.edu.my
mailto:arubiismail@usim.edu.my
mailto:zamrus@usim.edu.my
mailto:zulkarnin@usim.edu.my
mailto:mahiz@usim.edu.my

International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Pendekatan = Konseptual ~ Dalam
Pendidikan  Islam. International
Journal of Education, Psychology
and Counseling, 10 (60), 627-639.

DOI: 10.35631/1JEPC.1060045
This work is licensed under CC BY 4.0

©®

perspektif Islam: (1) asas tauhid dan akhlak, (2) kecerdasan pelbagai dimensi,
(3) pembelajaran berperingkat, (4) keseimbangan ilmu duniawi dan ukhrawi,
dan (5) kepimpinan serta sumbangan sosial. Model ini dirumuskan dalam
bentuk piramid bertingkat dan lingkaran integratif bagi menggambarkan
keseimbangan antara dimensi spiritual-intelektual dan sosial-kepimpinan.
Kajian ini menyumbang kepada pemerkasaan kurikulum pendidikan Islam,
khususnya dalam kerangka pendidikan pelajar gifted dan berbakat yang
menuntut pendekatan holistik berasaskan nilai. Sintesis pemikiran al-Ghazali
yang menekankan adab dan tazkiyah al-nafs, serta Ibn Khaldun yang
menekankan struktur sosial, pengalaman dan pengulangan dalam pendidikan,
memberikan asas kukuh untuk membentuk pelajar cemerlang dari segi
dalaman dan luaran. Kajian ini diharap dapat menjadi asas kepada
pembangunan dasar, latihan guru, dan penyelidikan lanjutan dalam bidang
pendidikan Islam kontemporari berasaskan pemikiran tokoh klasik.

Kata Kunci:
Pelajar Pintar dan Berbakat, Model Pintar Islam, Tazkiyah al-nafs
Abstract:

This study constructs a conceptual model of gifted and talented students
grounded in the synthesis of classical Islamic thought, particularly the works
of al-Ghazali and Ibn Khaldun. While Western paradigms typically define
giftedness through metrics such as IQ, creativity, and academic achievement,
they often neglect the spiritual, ethical, and social dimensions integral to
Islamic education. To address this gap, this research proposes a holistic, value-
based Islamic model for nurturing gifted learners. Employing a qualitative
document analysis approach, the study thematically examines two primary
texts: al-Ghazali’s Thya’ Ulum al-Din and Ibn Khaldun’s al-Muqgaddimah. Five
core components emerge from the analysis: (1) the foundation of tawhid and
moral ethics, (2) multidimensional intelligence encompassing spiritual,
intellectual, and emotional capacities, (3) staged and developmentally
appropriate learning, (4) balanced integration of worldly and spiritual
knowledge, and (5) leadership oriented toward social contribution. The model
is visually conceptualized as both a tiered pyramid and an integrative circle,
reflecting the dynamic equilibrium between inner spiritual-intellectual growth
and outward social-leadership development. By integrating al-Ghazali’s
emphasis on adab and tazkiyah al-nafs with Ibn Khaldun’s insights on social
cohesion, experiential learning, and pedagogical repetition, this framework
offers a culturally rooted, comprehensive approach to gifted education. The
study contributes to curriculum development, teacher training, and policy
formulation in contemporary Islamic education, advocating for an educational
paradigm that cultivates excellence in both character and competence. It further
invites future research to operationalize and empirically validate this model
within modern educational contexts.

Keywords:

Gifted and Talented Students, Islamic Gifted Model, Tazkiyah al-nafs.

Pengenalan

Pendidikan pelajar pintar dan berbakat telah menjadi topik yang mendapat perhatian meluas
dalam kalangan penyelidik, pendidik, dan pembuat dasar, khususnya dalam konteks
pembangunan modal insan abad ke-21. Dalam kerangka pendidikan moden, pelajar pintar
lazimnya dikaitkan dengan tahap kecerdasan intelektual yang tinggi, keupayaan berfikir secara

628


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

kreatif, pencapaian akademik yang luar biasa, serta potensi kepimpinan yang signifikan
(Subotnik, Olszewski-Kubilius, & Worrell, 2011). Namun, pendekatan yang menekankan
pencapaian kognitif semata-mata berpotensi mewujudkan jurang dalam pembangunan sahsiah
dan keseimbangan diri, sekali gus mengabaikan dimensi rohani, etika, dan nilai yang menjadi
teras pembentukan insan holistik.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembangunan insan tidak hanya tertumpu kepada
penguasaan ilmu atau kejayaan akademik semata-mata, sebaliknya menekankan keseimbangan
antara aspek intelektual, rohani, akhlak, dan sosial (Rosnani, 2007). Konsep insan kamil
menjadi teras utama dalam kerangka ini, iaitu pembentukan individu yang harmoni dari sudut
akal, jasmani, dan rohani (Hashim & Langgulung, 2008). Sehubungan itu, penilaian terhadap
pelajar pintar menurut perspektif Islam perlu melangkaui pencapaian akademik dan mengambil
kira tahap keperibadian, keikhlasan, serta sumbangan mereka terhadap kesejahteraan
masyarakat.

Dua tokoh agung dalam tradisi keilmuan Islam, al-Ghazali dan Ibn Khaldun, telah memberikan
sumbangan signifikan dalam membentuk falsafah pendidikan dan pembangunan potensi insan.
Al-Ghazali menekankan kepentingan penyucian jiwa (fazkiyah al-nafs) dan pengamalan adab
sebagai asas utama dalam mencapai ilmu yang bermanfaat dan berpaksikan kebenaran (Nasr,
2001). Bagi beliau, pendidikan bukanlah semata-mata proses pemerolehan maklumat, tetapi
satu jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak yang mulia. Ibn
Khaldun pula mengemukakan perspektif yang lebih sistematik, dengan menekankan bahawa
pendidikan berperanan sebagai mekanisme pembentukan manusia dan pemangkin
pembangunan tamadun, melalui pengalaman praktikal, interaksi sosial, dan pemahaman
berperingkat tentang perkembangan kognitif (Zarkasyi, 2010).

Melalui sintesis pemikiran kedua-dua tokoh ini, dapat dirumuskan bahawa pendidikan pelajar
pintar dan berbakat seharusnya berteraskan pendekatan yang integratif menggabungkan
kecemerlangan intelektual dengan pembinaan sahsiah, nilai spiritual, dan tanggungjawab
sosial. Pendekatan ini mampu membentuk pelajar bukan sahaja sebagai individu berprestasi
tinggi, tetapi juga sebagai agen perubahan yang berperanan membina kesejahteraan masyarakat
dan kemajuan tamadun.

Metodologi Kajian

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbentuk analisis dokumen (document
analysis) sebagai reka bentuk utama, memandangkan objektif kajian adalah untuk menyelami,
mentafsir, dan mensintesiskan pemikiran dua tokoh klasik Islam al-Ghazali dan Ibn Khaldun
berkaitan konsep pelajar pintar dan berbakat dalam kerangka pendidikan Islam. Pendekatan ini
dipilih kerana ia membolehkan penyelidik menganalisis teks primer secara mendalam untuk
mengekstrak kerangka epistemologi, falsafah, dan pedagogi yang relevan (Bowen, 2009;
Hussin et al., 2020).

Sumber Data

Sumber utama kajian ini terdiri daripada karya asli kedua-dua tokoh, iaitu:
e al-Ghazali: Thya’ ‘Ulum al-Din dan al-Risalah fi Ta ‘lim al-Atfal
e Ibn Khaldun: a/-Mugaddimah

629



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Karya-karya ini dipilih kerana ia mengandungi perbahasan komprehensif tentang pendidikan,
pembentukan insan, kecerdasan (‘aql), adab, dan tanggungjawab sosial dalam konteks
epistemologi Islam (Rosenthal, 2005; Watt, 1963; Al-Ghazali, 2005; Ibn Khaldun, 1967).
Selain itu, kajian ini juga merujuk kepada karya sekunder dan literatur kontemporari untuk
memberikan konteks semasa, memperkukuh interpretasi, serta melakukan triangulasi idea
(Hashim, 2014; Zarkasyi, 2010).

Prosedur Analisis Data
Analisis data dijalankan menggunakan pendekatan analisis tematik (thematic analysis)
berdasarkan model enam fasa yang diperkenalkan oleh Braun dan Clarke (2006), iaitu:
1. Pengenalan Data (Familiarizing with Data): Penyelidik membaca dan menelaah teks
secara menyeluruh untuk memahami konteks, struktur, dan maksud keseluruhan karya.

ii.  Pengekodan Awal (Generating Initial Codes): Mengenal pasti dan mengekod elemen-
elemen penting seperti konsep kecerdasan, adab, tazkiyah al-nafs, pembelajaran
berperingkat, dan kepimpinan.

iii.  Pencarian Tema (Searching for Themes): Kod-kod awal digabungkan ke dalam tema-
tema awal berdasarkan corak makna yang berulang dan saling berkaitan.

iv.  Semakan Tema (Reviewing Themes): Setiap tema disemak semula untuk memastikan
kesepaduan dan kesesuaian dengan data asal, serta mengelakkan tafsiran yang terlalu
subjektif.

v.  Penamaan Tema (Defining and Naming Themes):Tema-tema utama dinamakan dan
disusun secara sistematik, iaitu:
e Asas Tauhid dan Akhlak
o Kecerdasan Pelbagai Dimensi
e Pembelajaran Berperingkat
o Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi
e Kepimpinan dan Sumbangan Sosial

vi.  Pelaporan Dapatan (Producing the Report): Tema-tema ini disusun secara analitik
untuk membentuk satu model konseptual sintesis yang holistik dan bersepadu (Braun
& Clarke, 2006).

Proses analisis juga melibatkan penterjemahan terpilih petikan teks Arab ke dalam Bahasa
Melayu dan Bahasa Inggeris bagi memastikan makna asal dikekalkan dan difahami dengan
tepat. Kaedah ini membolehkan penyelidik mengekstrak konsep-konsep utama secara autentik
tanpa dipengaruhi oleh bias tafsiran kontemporari (Tesch, 1990).

Pendekatan Induktif dan Sintesis Pemikiran Tokoh
Pemilihan tema dilakukan secara induktif, iaitu makna dan konsep dibina berdasarkan data teks
itu sendiri, bukannya dipaksakan melalui kerangka teori moden (Tesch, 1990). Pendekatan ini

penting untuk mengekalkan keaslian pemikiran tokoh klasik dan mengelakkan reduksi makna
dalam konteks Barat (Al-Attas, 1991).

Selepas tema utama dikenal pasti, proses sintesis perbandingan dijalankan antara pemikiran al-
Ghazali dan Ibn Khaldun. Sintesis ini bertujuan untuk membina satu model integratif yang
menggabungkan:
e Dimensi intrapersonal (spiritual dan etika) daripada al-Ghazali (Nasr, 2001; Al-
Ghazali, 2005), dan
e Dimensi interpersonal dan sosial daripada Ibn Khaldun (Rosenthal, 2005; Zarkasyi,
2010).

630



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Model ini selaras dengan prinsip pendidikan Islam yang holistik, sebagaimana yang ditekankan
oleh Al-Attas (1991) dan Hashim (2014), serta relevan dengan keperluan pendidikan abad ke-
21 (Hussin et al., 2020).

Justifikasi Reka Bentuk Kajian
Reka bentuk analisis dokumen dipilih kerana ia terbukti berkesan dalam kajian-kajian
terdahulu yang membina model pendidikan berasaskan pemikiran tokoh atau tradisi keilmuan
Islam (Wan Daud, 1998; Hussin et al., 2020). Pendekatan ini membolehkan:

e Penyelidikan terhadap sumber primer tanpa gangguan persekitaran luar,

o Interpretasi mendalam terhadap konsep abstrak dan falsafah,

e Pembinaan model teoretikal yang kukuh dan berasaskan dalil autentik.

Kajian oleh Hussin et al. (2020) dan Zain et al. (2022) turut menggunakan pendekatan serupa
untuk membina kerangka pendidikan Islam kontemporari, yang mengesahkan kesesuaian
metodologi ini dalam konteks kajian semasa.

Kajian Literatur

Kajian mengenai pelajar pintar dan berbakat telah berkembang pesat, khususnya dalam
kerangka psikologi dan pendidikan Barat yang menekankan IQ, kreativiti, pencapaian
akademik, dan teori kecerdasan pelbagai (Gardner, 2006; Sternberg & Davidson, 2005).
Namun, kebanyakan model Barat ini mengutamakan aspek kognitif dan pencapaian individu,
sedangkan dimensi nilai, etika, dan spiritual sering diabaikan.

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep pelajar pintar dan berbakat semakin mendapat
perhatian melalui pendekatan integrasi nilai spiritual, akhlak, dan sosial dalam takrif
kecemerlangan pelajar (Hashim & Langgulung, 2008). Subotnik et al. (2011) menekankan
bahawa pendidikan pelajar berbakat memerlukan pemahaman holistik yang menggabungkan
potensi semula jadi dan faktor persekitaran. Walau bagaimanapun, kelemahan utama
pendekatan Barat ialah sifatnya yang sekular dan tidak menekankan dimensi spiritual,
menjadikannya kurang sesuai diaplikasikan secara langsung dalam sistem pendidikan Islam.

Perspektif Islam terhadap Pendidikan Pelajar Pintar

Pendidikan Islam mempunyai pendekatan tersendiri dalam memahami konsep pelajar pintar
dan berbakat. Berbeza dengan pendekatan konvensional yang menekankan kecerdasan intelek
semata-mata, pendidikan Islam mengangkat pembangunan holistik (holistic development)
yang merangkumi akal ("aql), jasad (fizikal), dan roh (spiritual) (Al-Attas, 1991).

Matlamat utama pendidikan Islam adalah untuk melahirkan insan kamil, iaitu manusia yang
seimbang daripada aspek intelek, emosi, spiritual, dan sosial. Al-Attas (1991) menegaskan
bahawa pendidikan dalam Islam bertujuan membentuk individu yang menyedari peranan dan
tanggungjawabnya sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. Maka, pelajar pintar
menurut perspektif Islam bukan sekadar memiliki keupayaan intelek tinggi, tetapi juga
menzahirkan adab, akhlak, dan kesedaran spiritual yang kukuh.

Konsep adab merupakan tunjang pendidikan Islam. Rosnani (2007) menjelaskan bahawa adab

bukan sekadar kesopanan lahiriah, tetapi penempatan sesuatu pada tempat yang betul
termasuklah ilmu, guru, dan diri sendiri. Pelajar yang beradab tinggi akan menguruskan ilmu

631



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

dengan hikmah serta berinteraksi dengan guru, rakan dan masyarakat dengan penuh hormat
dan tanggungjawab.

Selain itu, tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) adalah proses penting dalam pembentukan pelajar
pintar menurut Islam. Hashim (2014) menegaskan bahawa ilmu hakiki hanya akan masuk ke
dalam hati yang bersih. Oleh itu, pelajar pintar dalam kerangka Islam bukan sahaja cemerlang
dari segi intelektual, tetapi turut mempamerkan keikhlasan, integriti, dan komitmen terhadap
kesejahteraan masyarakat.

Pemikiran Pendidikan al-Ghazali

Imam al-Ghazali (w. 1111M) ialah antara tokoh utama yang membentuk asas falsafah
pendidikan Islam. Pemikirannya yang terkandung dalam /hya’ ‘Ulum al-Din dan al-Risalah fi
Ta‘lim al-Atfal memberikan panduan mendalam tentang tujuan pendidikan, kaedah
pembelajaran, dan pembinaan akhlak.

Bagi al-Ghazali, pendidikan ialah proses penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) yang bertujuan
mendekatkan manusia kepada Allah (Nasr, 2001). Beliau menegaskan bahawa ilmu yang tidak
disertai dengan keikhlasan, adab, dan tujuan yang benar tidak akan memberi manfaat; bahkan
boleh menjerumuskan seseorang kepada kebinasaan rohani (al-Ghazali, 2005).

Konsep qalb (hati) diberi kedudukan utama dalam proses pendidikan. Menurutnya, hati yang
bersih menjadi wadah cahaya ilmu, manakala hati yang kotor menghalang kebenaran daripada
masuk (Al-Attas, 1991; Hashim, 2014).

Dari aspek pedagogi, al-Ghazali menekankan:

o Pendidikan berperingkat: Pelajar perlu dibimbing mengikut tahap perkembangan
kognitif mereka (Makdisi, 1981; Watt, 1963).

o Kaedah nasihat & penceritaan: Penekanan diberikan kepada pembelajaran
beransur-ansur dan pembentukan karakter, selari dengan pendekatan teori
pembelajaran moden seperti constructivism (Ormrod, 2020).

e Penolakan kompetisi berlebihan: Ilmu bukan untuk bermegah atau menunjuk-
nunjuk, tetapi untuk memberi manfaat kepada diri, masyarakat, dan agama (Siddiqi,
2007).

Pelajar pintar menurut al-Ghazali ialah mereka yang memanfaatkan ilmu untuk tujuan spiritual,
etika, dan sosial, bukan sekadar mengejar kecemerlangan intelek.

Pemikiran Pendidikan Ibn Khaldun
Ibn Khaldun (w. 1406M), melalui karya agungnya al-Mugaddimah, membawa pendekatan
yang empirik, progresif, dan sosiologikal terhadap pendidikan. Beliau melihat pendidikan
bukan hanya sebagai pemindahan ilmu, tetapi alat pembentukan manusia dan pembangunan
tamadun (‘umran) (Rosenthal, 2005).

Bagi Ibn Khaldun, manusia ialah makhluk sosial (madaniyyun bi al-tab’) yang berkembang
melalui interaksi sosial dan pembelajaran berperingkat (tadrij). Antara pandangannya yang
relevan dengan pendidikan pelajar pintar ialah:
e Pembelajaran berulang (takrar): Ilmu diperoleh melalui latihan konsisten dan
bertahap, selaras dengan prinsip scaffolding dan spiral curriculum moden (Bruner,
1977; Zarkasyi, 2010).

632



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

o Keseimbangan antara ilmu naqli dan tajribi: Beliau menggabungkan ilmu teks
dengan ilmu pengalaman, satu pendekatan yang mendahului konsep pembelajaran
abad ke-21 (Bagley, 1964).

e Pembentukan akhlak melalui pembiasaan: Pendidikan bukan sekadar pengetahuan,
tetapi juga pembinaan watak melalui latihan berterusan (Al-Samarrai, 1992).

o Kiritikan terhadap sistem menekan: Beliau menolak pendekatan pedagogi yang
terlalu memaksa kerana boleh merosakkan motivasi dan potensi pelajar (Zarkasyi,
2010).

Pendekatan Ibn Khaldun memberi asas penting kepada pendidikan pelajar berbakat yang
memerlukan bimbingan secara progresif, praktikal, dan berasaskan realiti sosial.

Sintesis Pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun
Walaupun al-Ghazali dan Ibn Khaldun berbeza pendekatan al-Ghazali lebih spiritual dan
normatif, manakala Ibn Khaldun lebih empirikal dan sosiologikal sintesis pemikiran kedua-dua
tokoh ini menghasilkan kerangka pendidikan Islam yang holistik.
e Dimensi dalaman (intrapersonal) — al-Ghazali menekankan tazkiyah al-nafs, adab,
dan keikhlasan sebagai asas kecemerlangan (Al-Ghazali, 2005; Al-Attas, 1991).
e Dimensi luaran (interpersonal) — Ibn Khaldun menekankan interaksi sosial, latihan
berulang, dan pengalaman praktikal sebagai faktor pembangunan potensi pelajar
(Rosenthal, 2005; Zarkasyi, 2010).

Sintesis ini membawa kepada pendidikan integratif yang memupuk keseimbangan antara:
e 1Q —Kecerdasan intelektual
e EQ —Kecerdasan emosi
e SQ —Kecerdasan spiritual
e AQ —Keupayaan daya tahan cabaran (Hashim, 2014)

Pendekatan ini meletakkan asas kepada model pendidikan pelajar pintar dan berbakat
berasaskan Islam yang bersifat menyeluruh, bersepadu, dan kontekstual.

Kajian Terkini dan Aplikasi
Kajian kontemporari mengenai pendidikan pelajar pintar dalam konteks Islam masih berada di
peringkat awal berbanding kajian dalam kerangka Barat (Subotnik et al., 2011; Sternberg &
Davidson, 2005). Kajian terdahulu banyak menumpukan kepada:

e Pembangunan kurikulum bersepadu

o Konsep insan kamil

o Falsafah pendidikan Islam

Namun, kajian khusus berkaitan model pendidikan untuk pelajar gifted dan berbakat masih
terhad (Hashim, 2014; Rosnani, 2007).

Beberapa inisiatif terkini termasuk:
e Hussin et al. (2020) — Mengintegrasikan pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun
dalam pendidikan Islam.
e Zain et al. (2022) — Mencadangkan pendekatan integratif dalam sistem sekolah
Islam.
e Azmi et al. (2021) — Menekankan keperluan menggabungkan kecemerlangan
intelek dengan kekuatan spiritual.

633



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

e Rahim & Omar (2019) — Mengkaji pedagogi khas untuk pelajar gifted di institusi
tahfiz.

Sebaliknya, model Barat seperti Three Ring Conception (Renzulli, 1978), Multiple
Intelligences (Gardner, 2006), dan Gagné’s DMGT (2004) lebih menumpukan aspek kognitif
dan pencapaian individu, tetapi mengabaikan pembangunan akhlak dan spiritual (Al-Attas,
1991).

Jurang ini menegaskan keperluan kepada satu model konseptual pendidikan pelajar
gifted berasaskan Islam. Kajian ini bertujuan membina kerangka tersebut melalui
sintesis pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun, dengan memberi fokus kepada
keseimbangan intelek, akhlak, sosial, dan spiritual pelajar. Model ini berpotensi
menjadi asas untuk dasar pendidikan, reka bentuk kurikulum, dan latihan guru dalam
konteks pendidikan Islam kontemporari (Hussin et al., 2020; Wan Daud, 1998).

Perbincangan

Bahagian ini membincangkan dapatan utama kajian dengan meneliti sintesis pemikiran al-
Ghazali dan Ibn Khaldun dalam membentuk model pendidikan pelajar pintar dan berbakat.
Perbincangan difokuskan kepada lima tema utama yang dikenal pasti hasil analisis dokumen:
(i) Asas Tauhid dan Akhlak, (i) Kecerdasan Pelbagai Dimensi, (iii) Pembelajaran
Berperingkat, (iv) Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi, dan (v) Kepimpinan dan
Sumbangan Sosial. Tema-tema ini menjadi asas kepada pembinaan satu model pendidikan
holistik berasaskan epistemologi Islam.

Asas Tauhid dan Akhlak

Dalam pemikiran al-Ghazali, pendidikan berasaskan tauhid merupakan asas utama
pembentukan insan seimbang. Menurutnya, ilmu tanpa keikhlasan dan akhlak tidak akan
membawa manfaat sebenar kepada pelajar. Pendidikan perlu bermatlamat mendekatkan diri
kepada Allah dan membersihkan jiwa daripada sifat mazmumah melalui tazkiyah al-nafs (al-
Ghazali, 2005; Nasr, 2001). Proses penyucian jiwa ini bukan hanya aspek moral, tetapi
prasyarat kepada kecemerlangan intelektual dan kesempurnaan insan (Hashim, 2014).

Sebaliknya, Ibn Khaldun menekankan pendidikan sebagai alat untuk membentuk peribadi
berdisiplin, bermoral, dan berperanan dalam kesejahteraan masyarakat. Beliau mengangkat
kepentingan adab dan al-‘adat (nilai serta kebiasaan positif) yang perlu dipupuk sejak awal,
sebelum pelajar mendalami ilmu secara mendalam (Rosenthal, 2005; Zarkasyi, 2010).

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh bersetuju bahawa pembentukan akhlak dan kesedaran
ketuhanan adalah asas pembangunan potensi pelajar pintar, menjadikan mereka bukan sahaja
cemerlang secara intelek tetapi juga beradab, berintegriti, dan berjiwa hamba.

Kecerdasan Pelbagai Dimensi

Pemahaman tentang kecerdasan dalam pendidikan Islam lebih luas daripada konsep 1Q semata-
mata. al-Ghazali menolak idea kecerdasan yang bersifat rasional semata-mata dan menekankan
kesepaduan antara akal (“aql), hati (qalb), dan roh (ruh) sebagai asas keutuhan intelektual dan
spiritual (Al-Attas, 1991; Al-Ghazali, 2000). Dalam /hya’ ‘Ulum al-Din, beliau menegaskan
bahawa kecerdasan sejati ialah kecerdasan yang memandu manusia kepada kebaikan dan
pengabdian kepada Allah.

634



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Sementara itu, Ibn Khaldun melihat kecerdasan sebagai potensi yang berkembang melalui
pengalaman, pemerhatian, dan persekitaran sosial (Ibn Khaldun, 1967; Alatas, 2006).
Menurutnya, pelajar yang didedahkan kepada pengalaman dunia sebenar, latihan berulang, dan
persekitaran yang dinamik akan membina keupayaan berfikir kritikal, strategik, dan kreatif
elemen penting dalam pendidikan pelajar berbakat (Wan Daud, 1998).

Kesimpulan tema: Konsep kecerdasan menurut kedua-dua tokoh menuntut keseimbangan
antara 1Q, EQ, SQ, dan AQ, yang menjadikan pendidikan pelajar pintar bersifat
multidimensional dan bukan sekadar berorientasi akademik.

Pembelajaran Berperingkat

al-Ghazali menegaskan bahawa pendekatan pengajaran harus selaras dengan tahap
perkembangan kognitif pelajar. Pendidikan yang terlalu cepat atau melebihi kemampuan
pelajar boleh menjejaskan minat dan mematahkan semangat mereka (al-Ghazali, 2005). Beliau
mencadangkan kaedah tadrib (latihan beransur-ansur) dan pembelajaran berperingkat dengan
penekanan pada hikmah, motivasi, dan kesesuaian konteks.

Manakala Ibn Khaldun memperkenalkan konsep tadrij (pembelajaran secara bertahap) dan
takrar (pengulangan) sebagai asas pendidikan berkesan. Bagi beliau, pelajar memerlukan masa,
bimbingan, dan latihan berulang untuk menguasai ilmu secara mendalam (Rosenthal, 2005;
Al-Samarrai, 1992). Pendekatan ini selari dengan teori pembelajaran moden seperti
reinforcement learning dan spiral curriculum (Ormrod, 2020).

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh menekankan pentingnya pembelajaran bertahap,
sistematik, dan praktikal untuk memupuk kefahaman yang kukuh dalam kalangan pelajar pintar
dan berbakat.

Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi
al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu kepada dua kategori utama:
e Fardu ‘Ain — Ilmu agama seperti aqidah, figh, dan akhlak
e Fardu Kifayah — Ilmu keduniaan seperti sains, matematik, dan perubatan

Beliau menolak dikotomi antara ilmu agama dan sekular, dan menegaskan bahawa
keseimbangan kedua-duanya diperlukan untuk melahirkan insan kamil (Nasr, 2001; Wan
Mohd Nor, 1998).

Ibn Khaldun turut menegaskan kepentingan ilmu rasional seperti logik, falsafah, dan matematik
sebagai pelengkap kepada ilmu syariah. Baginya, kemajuan tamadun hanya boleh dicapai
melalui penguasaan ilmu wahyu dan ilmu akal secara integratif (Bagley, 1964; Zarkasyi, 2010).

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh menekankan integrasi ilmu duniawi dan ukhrawi,
menjadikannya prinsip asas pendidikan pelajar berbakat untuk membentuk generasi yang
mampu memimpin kemajuan tamadun.

Kepimpinan dan Sumbangan Sosial

Menurut al-Ghazali, pelajar pintar bukan sekadar individu berpengetahuan, tetapi pemimpin
beradab, amanah, dan memberi manfaat kepada ummah (Al-Ghazali, 2005; Al-Attas, 1991).
Pendidikan seharusnya melahirkan insan yang berperanan membangunkan masyarakat dan
bukan semata-mata mengejar kejayaan individu.

635



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639

DOI 10.35631/1JEPC.1060045

Bagi Ibn Khaldun, pelajar berbakat ialah agen perubahan sosial dan bakal pemimpin masa
depan yang mampu membentuk struktur sosial dan politik. Kepimpinan menurut beliau terbina
atas kefahaman mendalam terhadap realiti masyarakat dan keupayaan mengaplikasikan ilmu
untuk kemajuan kolektif (Rosenthal, 2005; Alatas, 2006).

Kesimpulan tema: Pendidikan pelajar pintar harus berorientasikan pembangunan kepimpinan
dan tanggungjawab sosial, bukan sekadar prestasi akademik semata-mata.

Model Konseptual yang Dicadangkan
Berdasarkan sintesis lima tema utama, kajian ini mencadangkan Model Pelajar Pintar dan
Berbakat Berasaskan Pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun yang menekankan lima komponen

teras:
Komponen Model Fokus Utama Sumbangan al- Sumbangan Ibn
Ghazali Khaldun
1. Asas Tauhid & | Keikhlasan, adab, dan | Tazkiyah al-nafs & | Pembentukan akhlak

Akhlak

penyucian jiwa

penguasaan adab

melalui al-‘adat

2. Kecerdasan

1Q, EQ, SQ & AQ

Keseimbangan akal,

Pengalaman sosial &

Pelbagai Dimensi hati & roh latihan kritikal
3. Pembelajaran Pendidikan sistematik, | Tadrib (pendidikan | Tadrij &  Takrar
Berperingkat latihan bertahap berperingkat) (latihan berulang)

4. Keseimbangan

Integrasi fardu ‘ain &

Penolakan dikotomi

Gabungan ilmu naqlt

[Imu fardu kifayah ilmu agama & | & tajribi
sekular
5. Kepimpinan & | Pembangunan Pendidikan Pemimpin membina
Sosial pemimpin beradab & | melahirkan insan | struktur sosial &
agen perubahan sosial | berfungsi tamadun

Keseimbangan akai,

Tadrib & Takrar

Kecerdasan

Pelbagai Dimensi

Fokus Utama

IQ, EQ, SQ &Q

hati & roh

Pembelajaran
Berperingkat

Tadrib (pendidikan

berperingkat)

(latihan berulang

Asas
Tauhid &
= Akhlak | =

Keikhlasan, adab,
dan penyucian jiwa

Pembanggan
Pemnimpin
beradab

Fokus Utama Sostal
Pendudikan melahirkan
insan berfungsi

Kepimpinan
& Sumbangan

Fokus Utama

insan berfungsi

-2

Keseimbangan limu
Duniawi & Ukhrawi

Integrasi fardu ‘ain
& fardu kifayah

Gabungan iimu
naqii & tajribi

Pendidikan melahirkan

Rajah 1: Model Pintar dan Berbakat al-Ghazali dan Ibnu Khaldun

636



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Kesimpulan

Kajian ini mengetengahkan satu model konseptual pelajar pintar dan berbakat yang
bersumberkan sintesis pemikiran dua tokoh agung Islam, iaitu al-Ghazali dan Ibn Khaldun.
Dalam menghadapi cabaran pendidikan masa kini yang cenderung terlalu berorientasikan
kecemerlangan akademik dan ukuran intelek semata-mata, pendidikan Islam menawarkan
alternatif yang menyeluruh dan seimbang, yang menitikberatkan pembangunan insan secara
holistik. Model yang dibina melalui kajian ini merangkumi lima komponen utama yang saling
berkait dan membentuk asas kukuh kepada pendidikan pelajar gifted menurut kerangka Islam:
asas tauhid dan akhlak, kecerdasan pelbagai dimensi, pembelajaran berperingkat,
keseimbangan ilmu duniawi dan ukhrawi, serta kepimpinan dan sumbangan sosial.

Pertama, asas tauhid dan akhlak menjadi teras kepada seluruh proses pendidikan. Al-Ghazali
menekankan tazkiyah al-nafs dan keikhlasan dalam menuntut ilmu sebagai syarat mutlak untuk
mencapai kejayaan sebenar. Ini menunjukkan bahawa pembinaan pelajar cemerlang menurut
Islam bermula daripada dalam diri, dengan niat yang tulus, hati yang bersih, dan akhlak yang
terpuji. Ibn Khaldun juga mengakui pentingnya nilai moral dan akhlak sebagai asas kepada
pembinaan masyarakat yang stabil. Oleh itu, pembangunan dalaman pelajar tidak boleh
dipisahkan daripada tujuan pendidikan itu sendiri.

Kedua, model ini mengiktiraf kepelbagaian bentuk kecerdasan pelajar. al-Ghazali
membahagikan kecerdasan kepada elemen akal (“aql), hati (qalb), dan roh (ruh), manakala Ibn
Khaldun menekankan aspek pengalaman, pemerhatian, dan kebolehan berfikir secara kritis
sebagai penanda kecerdasan yang tinggi. Sintesis ini memberikan gambaran bahawa pelajar
pintar bukan hanya bijak dari sudut akademik, tetapi juga mampu memahami kehidupan,
mengendalikan emosi, serta membuat keputusan yang bijaksana. Pendekatan ini melangkaui
konsep IQ semata-mata dan mendekati konsep insan kamil dalam pendidikan Islam.

Ketiga, dari aspek pedagogi, kedua-dua tokoh bersetuju bahawa proses pembelajaran perlu
berlaku secara bertahap dan berterusan. Konsep tadrij dan takrar yang dikemukakan oleh Ibn
Khaldun, serta pendekatan hikmah yang ditekankan oleh al-Ghazali, membuktikan bahawa
pendidikan memerlukan kesesuaian dengan tahap kemampuan pelajar. Ini sejajar dengan
prinsip pendidikan moden seperti teori perkembangan kognitif dan pembelajaran konstruktivis,
namun ia dimantapkan lagi dengan dimensi spiritual dan nilai-nilai Islam.

Keempat, keseimbangan antara ilmu duniawi dan ukhrawi merupakan prinsip penting dalam
model ini. Kedua-dua tokoh tidak menolak kepentingan ilmu keduniaan, malah
menganggapnya sebagai pelengkap kepada ilmu wahyu. al-Ghazali membahagikan ilmu
kepada fardu ‘ain dan fardu kifayah, manakala Ibn Khaldun melihat ilmu rasional sebagai asas
kepada kemajuan tamadun. Pelajar pintar menurut Islam harus mampu menguasai kedua-dua
jenis ilmu ini secara seimbang agar dapat memberikan sumbangan yang bermakna kepada
ummah.

Kelima, matlamat akhir pendidikan menurut kedua-dua tokoh ialah melahirkan pelajar yang
mampu menjadi pemimpin dan menyumbang kepada masyarakat. Kepimpinan dalam konteks
ini bukan sekadar kemampuan memimpin organisasi, tetapi juga meliputi keupayaan untuk
menjadi contoh akhlak, menyelesaikan masalah masyarakat, serta memacu pembangunan yang
sejahtera. Pelajar berbakat perlu diasuh untuk memiliki visi, hikmah, dan tanggungjawab
sosial, bukan hanya kebolehan teknikal atau akademik.

637



International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Model konseptual yang dibina daripada sintesis al-Ghazali dan Ibn Khaldun ini dapat
digambarkan dalam bentuk piramid bertingkat, yang bermula dari asas dalaman pelajar (tauhid
dan akhlak) dan berakhir dengan peranan sosial (kepimpinan). Ia juga boleh divisualkan dalam
bentuk lingkaran integratif, menggambarkan interaksi berterusan antara dimensi spiritual,
intelektual, dan sosial dalam membentuk pelajar pintar. Model ini membawa pendekatan
integratif yang sesuai dengan keperluan pendidikan abad ke-21, khususnya dalam
membangunkan pelajar gifted di institusi pendidikan Islam.

Kesimpulannya, kajian ini memberikan sumbangan penting terhadap pembangunan teori
pendidikan Islam yang khusus untuk pelajar pintar dan berbakat. Ia bukan sahaja menekankan
pencapaian intelek, tetapi turut menggariskan kepentingan adab, spiritual, dan tanggungjawab
sosial sebagai komponen penting dalam pembinaan pelajar gifted menurut Islam. Model ini
diharap dapat menjadi rujukan dalam pembangunan kurikulum, latihan guru, dan dasar
pendidikan yang lebih berpaksikan nilai, serta membuka ruang kepada kajian lanjutan dalam
konteks aplikasi sebenar di sekolah, pusat tahfiz, atau institusi pendidikan tinggi Islam. Dengan
menggabungkan kekuatan pemikiran klasik dan keperluan semasa, model ini berpotensi
menjadi sumbangan bermakna kepada reformasi pendidikan Islam kontemporari.

Penghargaan

Penulis merakamkan ribuan penghargaan kepada Universiti Sains Islam Malaysia (USIM),
Kolej Permata Insan (KPI), keluarga, rakan-rakan seperjuangan dan semua yang terlibat dalam
penulisan jurnal ini.

Rujukan

Ahmad, S., Yahaya, A., & Shahril, M. L. (2021). Pendekatan pendidikan pelajar pintar dalam
konteks institusi tahfiz: Tinjauan awal. Jurnal Pendidikan Malaysia, 46(2), 1-10.

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic
philosophy of education. International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC).

Alatas, S. H. (2006). Ibn Khaldun and contemporary sociology. International Islamic
University Malaysia (IIUM) Press.

Al-Ghazali. (2000). The incoherence of the philosophers (T. J. Winter, Trans.). Islamic Texts
Society. (Karya asal diterbitkan pada abad ke-11)

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din (Vols. 1-4). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. (Karya asal
diterbitkan pada abad ke-11)

Al-Samarrai, Q. (1992). Ibn Khaldun’s theory of education: A philosophical approach. Islamic
Culture, 66(3), 23-34.

Alwani, T. J. (1995). The Islamization of knowledge. International Institute of Islamic Thought
(IIIT).

Azmi, A., Hashim, R., & Zain, M. Z. (2021). Integrating values in Islamic gifted education: A
conceptual framework. International Journal of Islamic Thought, 19(1), 3544

Bagley, F. R. C. (1964). Ibn Khaldun and the philosophy of history. George Allen & Unwin.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9(2), 27-40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research
in Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Bruner, J. S. (1977). The process of education. Harvard University Press.

Gagné, F. (2004). Transforming gifts into talents: The DMGT as a developmental theory. High
Ability Studies, 15(2), 119-147. https://doi.org/10.1080/13598130420003 14682

638


https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1080/1359813042000314682

International Journal of
Education, Psychology and Counseling
EISSN : 0128-164X

Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639
DOI 10.35631/IJEPC.1060045

Gardner, H. (2006). Multiple intelligences: New horizons in theory and practice. Basic Books.

Hashim, R. (2014). Rethinking Islamic education: A philosophical exploration of al-Ghazali’s
concept of education. International Journal of Islamic Thought, 5, 17-24.

Hashim, R., & Langgulung, H. (2008). Islamic religious curriculum in Muslim countries: The
experiences of Indonesia and Malaysia. Bulletin of Education and Research, 30(1), 1—
19.

Hussin, M. Y., Zain, M. Z. M., & Suhid, A. (2020). Developing a holistic Islamic education
framework: A model based on Ibn Khaldun’s and al-Ghazali’s thoughts. Journal of
Islamic Educational Studies, 8(2), 45-58.

Ibn Khaldun. (1967). The Muqgaddimah: An introduction to history (F. Rosenthal, Trans.).
Princeton University Press. (Karya asal diterbitkan pada 1377)

Makdisi, G. (1981). The rise of colleges: Institutions of learning in Islam and the West.
Edinburgh University Press.

Nasr, S. H. (2001). Knowledge and the sacred. State University of New York Press.

Ormrod, J. E. (2020). Human learning (8th ed.). Pearson.

Rahim, A. R. A., & Omar, M. K. (2019). Tahfiz students and emotional intelligence: A
correlational study. Malaysian Journal of Islamic Studies, 7(1), 22-35.

Renzulli, J. S. (1978). What makes giftedness? Reexamining a definition. Phi Delta Kappan,
60(3), 180-184.

Rosnani, H. (2007). Philosophy of Islamic education. International Islamic University
Malaysia Press.

Rosenthal, F. (2005). The Mugaddimah: An introduction to history. Princeton University Press.

Siddiqi, M. N. (2007). Ethics in Islam: A brief survey. The Islamic Foundation.

Sternberg, R. J., & Davidson, J. E. (Eds.). (2005). Conceptions of giftedness (2nd ed.).
Cambridge University Press.

Subotnik, R. F., Olszewski-Kubilius, P., & Worrell, F. C. (2011). Rethinking giftedness and
gifted education: A proposed direction forward based on psychological science.
Psychological Science in the Public Interest, 12(1), 3-54.
https://doi.org/10.1177/1529100611418056

Tesch, R. (1990). Qualitative research: Analysis types and software tools. Falmer Press.

Tibi, B. (1990). Islamic law and world politics. Routledge.

Wan Daud, W. M. N. (1998). The educational philosophy and practice of Syed Muhammad
Naquib al-Attas: An exposition of the original concept of Islamization. International
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Watt, W. M. (1963). Muslim intellectual: 4 study of al-Ghazali. Edinburgh University Press.

Zain, M. Z. M., Hussin, M. Y., & Suhid, A. (2022). A model of integrated gifted education in
Islamic schools. Malaysian Journal of Islamic Studies, 10(1), 12-29.

Zarkasyi, H. F. (2010). Education in Ibn Khaldun’s thought and its relevance with modern
education. International Journal of Islamic Thought, 7(1), 51-64.

Zaydan, A. K. (1997). Usul al-Tarbiyah al-Islamiyyah. Muassasah al-Risalah.

639


https://doi.org/10.1177/1529100611418056

