
 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

627 

 

 

 

 
INTERNATIONAL JOURNAL OF 

EDUCATION, PSYCHOLOGY  

AND COUNSELLING  

(IJEPC) 
www.ijepc.com  

 

MODEL PELAJAR PINTAR DAN BERBAKAT MENURUT AL-

GHAZALI DAN IBNU KHALDUN: SUATU PENDEKATAN 

KONSEPTUAL DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

 
A MODEL OF GIFTED AND TALENTED STUDENTS ACCORDING TO AL-

GHAZALI AND IBN KHALDUN: A CONCEPTUAL APPROACH IN  

ISLAMIC EDUCATION 
 

Musa Mohamad1*, Ahmad Bazli Mohd Hilmi2, Mohd Arubi Ismail3, Mohd Zamrus Mohd Ali4, 

Zulkarnin Zakari5, Mahiz Spawi6 

 

1 Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: musa86@usim.edu.my  
2 Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: ahmadbazli@usim.edu.my  
3 Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: arubiismail@usim.edu.my 
4 

 

5 

 

6 

 

* 

 

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: zamrus@usim.edu.my  

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: zulkarnin@usim.edu.my 

Kolej Permata Insan, Universiti Sains Islam Malaysia, Malaysia 

Email: mahiz@usim.edu.my  

Corresponding Author 

 

 

Article Info: 

Article history: 

Received date: 09.08.2025 

Revised date: 25.08.2025 

Accepted date: 24.09.2025 

Published date: 20.10.2025 

To cite this document: 

Mohamad, M., Hilmi, A. B. M., 

Ismail, M. A., Ali, M. Z. M., Zakari, 

Z., & Spawi, M. (2025). Model 

Pelajar Pintar Dan Berbakat Menurut 

Al-Ghazali Dan Ibnu Khaldun: Suatu 

Abstrak: 

 

Kajian ini bertujuan membina satu model konseptual pelajar pintar dan 

berbakat berasaskan sintesis pemikiran dua tokoh agung Islam, iaitu al-Ghazali 

dan Ibn Khaldun. Pelajar pintar lazimnya dirujuk dalam konteks Barat 

berdasarkan ukuran kecerdasan intelek (IQ), kreativiti, dan prestasi akademik. 

Namun, pendekatan ini cenderung mengabaikan dimensi spiritual, etika dan 

sosial yang menjadi teras dalam pendidikan Islam. Justeru, pendekatan Islam 

perlu diketengahkan semula bagi mengimbangi pembangunan pelajar secara 

menyeluruh. Kajian ini menggunakan reka bentuk kualitatif berbentuk analisis 

dokumen, di mana karya utama kedua-dua tokoh seperti Ihya’ Ulum al-Din dan 

al-Muqaddimah telah dianalisis secara tematik. Hasil kajian mengenal pasti 

lima komponen utama dalam model pelajar pintar dan berbakat menurut 

mailto:musa86@usim.edu.my
mailto:ahmadbazli@usim.edu.my
mailto:arubiismail@usim.edu.my
mailto:zamrus@usim.edu.my
mailto:zulkarnin@usim.edu.my
mailto:mahiz@usim.edu.my


 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

628 

 

Pendekatan Konseptual Dalam 

Pendidikan Islam. International 

Journal of Education, Psychology 

and Counseling, 10 (60), 627-639. 

 

DOI: 10.35631/IJEPC.1060045 

This work is licensed under CC BY 4.0 

 

 

 

 

 

 

 

perspektif Islam: (1) asas tauhid dan akhlak, (2) kecerdasan pelbagai dimensi, 

(3) pembelajaran berperingkat, (4) keseimbangan ilmu duniawi dan ukhrawi, 

dan (5) kepimpinan serta sumbangan sosial. Model ini dirumuskan dalam 

bentuk piramid bertingkat dan lingkaran integratif bagi menggambarkan 

keseimbangan antara dimensi spiritual-intelektual dan sosial-kepimpinan. 

Kajian ini menyumbang kepada pemerkasaan kurikulum pendidikan Islam, 

khususnya dalam kerangka pendidikan pelajar gifted dan berbakat yang 

menuntut pendekatan holistik berasaskan nilai. Sintesis pemikiran al-Ghazali 

yang menekankan adab dan tazkiyah al-nafs, serta Ibn Khaldun yang 

menekankan struktur sosial, pengalaman dan pengulangan dalam pendidikan, 

memberikan asas kukuh untuk membentuk pelajar cemerlang dari segi 

dalaman dan luaran. Kajian ini diharap dapat menjadi asas kepada 

pembangunan dasar, latihan guru, dan penyelidikan lanjutan dalam bidang 

pendidikan Islam kontemporari berasaskan pemikiran tokoh klasik. 

 

Kata Kunci: 

 

Pelajar Pintar dan Berbakat, Model Pintar Islam, Tazkiyah al-nafs 

 

Abstract: 

 
 

 
This study constructs a conceptual model of gifted and talented students 

grounded in the synthesis of classical Islamic thought, particularly the works 

of al-Ghazali and Ibn Khaldun. While Western paradigms typically define 

giftedness through metrics such as IQ, creativity, and academic achievement, 

they often neglect the spiritual, ethical, and social dimensions integral to 

Islamic education. To address this gap, this research proposes a holistic, value-

based Islamic model for nurturing gifted learners. Employing a qualitative 

document analysis approach, the study thematically examines two primary 

texts: al-Ghazali’s Ihya’ Ulum al-Din and Ibn Khaldun’s al-Muqaddimah. Five 

core components emerge from the analysis: (1) the foundation of tawhid and 

moral ethics, (2) multidimensional intelligence encompassing spiritual, 

intellectual, and emotional capacities, (3) staged and developmentally 

appropriate learning, (4) balanced integration of worldly and spiritual 

knowledge, and (5) leadership oriented toward social contribution. The model 

is visually conceptualized as both a tiered pyramid and an integrative circle, 

reflecting the dynamic equilibrium between inner spiritual-intellectual growth 

and outward social-leadership development. By integrating al-Ghazali’s 

emphasis on adab and tazkiyah al-nafs with Ibn Khaldun’s insights on social 

cohesion, experiential learning, and pedagogical repetition, this framework 

offers a culturally rooted, comprehensive approach to gifted education. The 

study contributes to curriculum development, teacher training, and policy 

formulation in contemporary Islamic education, advocating for an educational 

paradigm that cultivates excellence in both character and competence. It further 

invites future research to operationalize and empirically validate this model 

within modern educational contexts. 

Keywords: 

Gifted and Talented Students, Islamic Gifted Model, Tazkiyah al-nafs. 

 

 

Pengenalan 

Pendidikan pelajar pintar dan berbakat telah menjadi topik yang mendapat perhatian meluas 

dalam kalangan penyelidik, pendidik, dan pembuat dasar, khususnya dalam konteks 

pembangunan modal insan abad ke-21. Dalam kerangka pendidikan moden, pelajar pintar 

lazimnya dikaitkan dengan tahap kecerdasan intelektual yang tinggi, keupayaan berfikir secara 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

629 

 

kreatif, pencapaian akademik yang luar biasa, serta potensi kepimpinan yang signifikan 

(Subotnik, Olszewski-Kubilius, & Worrell, 2011). Namun, pendekatan yang menekankan 

pencapaian kognitif semata-mata berpotensi mewujudkan jurang dalam pembangunan sahsiah 

dan keseimbangan diri, sekali gus mengabaikan dimensi rohani, etika, dan nilai yang menjadi 

teras pembentukan insan holistik. 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, pembangunan insan tidak hanya tertumpu kepada 

penguasaan ilmu atau kejayaan akademik semata-mata, sebaliknya menekankan keseimbangan 

antara aspek intelektual, rohani, akhlak, dan sosial (Rosnani, 2007). Konsep insan kamil 

menjadi teras utama dalam kerangka ini, iaitu pembentukan individu yang harmoni dari sudut 

akal, jasmani, dan rohani (Hashim & Langgulung, 2008). Sehubungan itu, penilaian terhadap 

pelajar pintar menurut perspektif Islam perlu melangkaui pencapaian akademik dan mengambil 

kira tahap keperibadian, keikhlasan, serta sumbangan mereka terhadap kesejahteraan 

masyarakat. 

 

Dua tokoh agung dalam tradisi keilmuan Islam, al-Ghazali dan Ibn Khaldun, telah memberikan 

sumbangan signifikan dalam membentuk falsafah pendidikan dan pembangunan potensi insan. 

Al-Ghazali menekankan kepentingan penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) dan pengamalan adab 

sebagai asas utama dalam mencapai ilmu yang bermanfaat dan berpaksikan kebenaran (Nasr, 

2001). Bagi beliau, pendidikan bukanlah semata-mata proses pemerolehan maklumat, tetapi 

satu jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah dan membentuk akhlak yang mulia. Ibn 

Khaldun pula mengemukakan perspektif yang lebih sistematik, dengan menekankan bahawa 

pendidikan berperanan sebagai mekanisme pembentukan manusia dan pemangkin 

pembangunan tamadun, melalui pengalaman praktikal, interaksi sosial, dan pemahaman 

berperingkat tentang perkembangan kognitif (Zarkasyi, 2010). 

 

Melalui sintesis pemikiran kedua-dua tokoh ini, dapat dirumuskan bahawa pendidikan pelajar 

pintar dan berbakat seharusnya berteraskan pendekatan yang integratif menggabungkan 

kecemerlangan intelektual dengan pembinaan sahsiah, nilai spiritual, dan tanggungjawab 

sosial. Pendekatan ini mampu membentuk pelajar bukan sahaja sebagai individu berprestasi 

tinggi, tetapi juga sebagai agen perubahan yang berperanan membina kesejahteraan masyarakat 

dan kemajuan tamadun. 

 

Metodologi Kajian  

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbentuk analisis dokumen (document 

analysis) sebagai reka bentuk utama, memandangkan objektif kajian adalah untuk menyelami, 

mentafsir, dan mensintesiskan pemikiran dua tokoh klasik Islam al-Ghazali dan Ibn Khaldun 

berkaitan konsep pelajar pintar dan berbakat dalam kerangka pendidikan Islam. Pendekatan ini 

dipilih kerana ia membolehkan penyelidik menganalisis teks primer secara mendalam untuk 

mengekstrak kerangka epistemologi, falsafah, dan pedagogi yang relevan (Bowen, 2009; 

Hussin et al., 2020). 

 

Sumber Data 

Sumber utama kajian ini terdiri daripada karya asli kedua-dua tokoh, iaitu: 

• al-Ghazali: Ihya’ ‘Ulum al-Din dan al-Risalah fi Ta‘lim al-Atfal 

• Ibn Khaldun: al-Muqaddimah 

 

 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

630 

 

Karya-karya ini dipilih kerana ia mengandungi perbahasan komprehensif tentang pendidikan, 

pembentukan insan, kecerdasan (`aql), adab, dan tanggungjawab sosial dalam konteks 

epistemologi Islam (Rosenthal, 2005; Watt, 1963; Al-Ghazali, 2005; Ibn Khaldun, 1967). 

Selain itu, kajian ini juga merujuk kepada karya sekunder dan literatur kontemporari untuk 

memberikan konteks semasa, memperkukuh interpretasi, serta melakukan triangulasi idea 

(Hashim, 2014; Zarkasyi, 2010). 

 

Prosedur Analisis Data 

Analisis data dijalankan menggunakan pendekatan analisis tematik (thematic analysis) 

berdasarkan model enam fasa yang diperkenalkan oleh Braun dan Clarke (2006), iaitu: 

i. Pengenalan Data (Familiarizing with Data): Penyelidik membaca dan menelaah teks 

secara menyeluruh untuk memahami konteks, struktur, dan maksud keseluruhan karya. 

ii. Pengekodan Awal (Generating Initial Codes): Mengenal pasti dan mengekod elemen-

elemen penting seperti konsep kecerdasan, adab, tazkiyah al-nafs, pembelajaran 

berperingkat, dan kepimpinan. 

iii. Pencarian Tema (Searching for Themes): Kod-kod awal digabungkan ke dalam tema-

tema awal berdasarkan corak makna yang berulang dan saling berkaitan. 

iv. Semakan Tema (Reviewing Themes): Setiap tema disemak semula untuk memastikan 

kesepaduan dan kesesuaian dengan data asal, serta mengelakkan tafsiran yang terlalu 

subjektif. 

v. Penamaan Tema (Defining and Naming Themes):Tema-tema utama dinamakan dan 

disusun secara sistematik, iaitu: 

• Asas Tauhid dan Akhlak 

• Kecerdasan Pelbagai Dimensi 

• Pembelajaran Berperingkat 

• Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi 

• Kepimpinan dan Sumbangan Sosial 

vi. Pelaporan Dapatan (Producing the Report): Tema-tema ini disusun secara analitik 

untuk membentuk satu model konseptual sintesis yang holistik dan bersepadu (Braun 

& Clarke, 2006). 

 

Proses analisis juga melibatkan penterjemahan terpilih petikan teks Arab ke dalam Bahasa 

Melayu dan Bahasa Inggeris bagi memastikan makna asal dikekalkan dan difahami dengan 

tepat. Kaedah ini membolehkan penyelidik mengekstrak konsep-konsep utama secara autentik 

tanpa dipengaruhi oleh bias tafsiran kontemporari (Tesch, 1990). 

 

Pendekatan Induktif dan Sintesis Pemikiran Tokoh 

Pemilihan tema dilakukan secara induktif, iaitu makna dan konsep dibina berdasarkan data teks 

itu sendiri, bukannya dipaksakan melalui kerangka teori moden (Tesch, 1990). Pendekatan ini 

penting untuk mengekalkan keaslian pemikiran tokoh klasik dan mengelakkan reduksi makna 

dalam konteks Barat (Al-Attas, 1991). 

 

Selepas tema utama dikenal pasti, proses sintesis perbandingan dijalankan antara pemikiran al-

Ghazali dan Ibn Khaldun. Sintesis ini bertujuan untuk membina satu model integratif yang 

menggabungkan: 

• Dimensi intrapersonal (spiritual dan etika) daripada al-Ghazali (Nasr, 2001; Al-

Ghazali, 2005), dan 

• Dimensi interpersonal dan sosial daripada Ibn Khaldun (Rosenthal, 2005; Zarkasyi, 

2010). 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

631 

 

 

Model ini selaras dengan prinsip pendidikan Islam yang holistik, sebagaimana yang ditekankan 

oleh Al-Attas (1991) dan Hashim (2014), serta relevan dengan keperluan pendidikan abad ke-

21 (Hussin et al., 2020). 

 

Justifikasi Reka Bentuk Kajian 

Reka bentuk analisis dokumen dipilih kerana ia terbukti berkesan dalam kajian-kajian 

terdahulu yang membina model pendidikan berasaskan pemikiran tokoh atau tradisi keilmuan 

Islam (Wan Daud, 1998; Hussin et al., 2020). Pendekatan ini membolehkan: 

• Penyelidikan terhadap sumber primer tanpa gangguan persekitaran luar, 

• Interpretasi mendalam terhadap konsep abstrak dan falsafah, 

• Pembinaan model teoretikal yang kukuh dan berasaskan dalil autentik. 

 

Kajian oleh Hussin et al. (2020) dan Zain et al. (2022) turut menggunakan pendekatan serupa 

untuk membina kerangka pendidikan Islam kontemporari, yang mengesahkan kesesuaian 

metodologi ini dalam konteks kajian semasa. 

 

Kajian Literatur 

Kajian mengenai pelajar pintar dan berbakat telah berkembang pesat, khususnya dalam 

kerangka psikologi dan pendidikan Barat yang menekankan IQ, kreativiti, pencapaian 

akademik, dan teori kecerdasan pelbagai (Gardner, 2006; Sternberg & Davidson, 2005). 

Namun, kebanyakan model Barat ini mengutamakan aspek kognitif dan pencapaian individu, 

sedangkan dimensi nilai, etika, dan spiritual sering diabaikan. 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep pelajar pintar dan berbakat semakin mendapat 

perhatian melalui pendekatan integrasi nilai spiritual, akhlak, dan sosial dalam takrif 

kecemerlangan pelajar (Hashim & Langgulung, 2008). Subotnik et al. (2011) menekankan 

bahawa pendidikan pelajar berbakat memerlukan pemahaman holistik yang menggabungkan 

potensi semula jadi dan faktor persekitaran. Walau bagaimanapun, kelemahan utama 

pendekatan Barat ialah sifatnya yang sekular dan tidak menekankan dimensi spiritual, 

menjadikannya kurang sesuai diaplikasikan secara langsung dalam sistem pendidikan Islam. 

 

Perspektif Islam terhadap Pendidikan Pelajar Pintar 

Pendidikan Islam mempunyai pendekatan tersendiri dalam memahami konsep pelajar pintar 

dan berbakat. Berbeza dengan pendekatan konvensional yang menekankan kecerdasan intelek 

semata-mata, pendidikan Islam mengangkat pembangunan holistik (holistic development) 

yang merangkumi akal (`aql), jasad (fizikal), dan roh (spiritual) (Al-Attas, 1991). 

 

Matlamat utama pendidikan Islam adalah untuk melahirkan insan kamil, iaitu manusia yang 

seimbang daripada aspek intelek, emosi, spiritual, dan sosial. Al-Attas (1991) menegaskan 

bahawa pendidikan dalam Islam bertujuan membentuk individu yang menyedari peranan dan 

tanggungjawabnya sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. Maka, pelajar pintar 

menurut perspektif Islam bukan sekadar memiliki keupayaan intelek tinggi, tetapi juga 

menzahirkan adab, akhlak, dan kesedaran spiritual yang kukuh. 

 

Konsep adab merupakan tunjang pendidikan Islam. Rosnani (2007) menjelaskan bahawa adab 

bukan sekadar kesopanan lahiriah, tetapi penempatan sesuatu pada tempat yang betul 

termasuklah ilmu, guru, dan diri sendiri. Pelajar yang beradab tinggi akan menguruskan ilmu 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

632 

 

dengan hikmah serta berinteraksi dengan guru, rakan dan masyarakat dengan penuh hormat 

dan tanggungjawab. 

 

Selain itu, tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) adalah proses penting dalam pembentukan pelajar 

pintar menurut Islam. Hashim (2014) menegaskan bahawa ilmu hakiki hanya akan masuk ke 

dalam hati yang bersih. Oleh itu, pelajar pintar dalam kerangka Islam bukan sahaja cemerlang 

dari segi intelektual, tetapi turut mempamerkan keikhlasan, integriti, dan komitmen terhadap 

kesejahteraan masyarakat. 

 

Pemikiran Pendidikan al-Ghazali 

Imam al-Ghazali (w. 1111M) ialah antara tokoh utama yang membentuk asas falsafah 

pendidikan Islam. Pemikirannya yang terkandung dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din dan al-Risalah fi 

Ta‘lim al-Atfal memberikan panduan mendalam tentang tujuan pendidikan, kaedah 

pembelajaran, dan pembinaan akhlak. 

 

Bagi al-Ghazali, pendidikan ialah proses penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) yang bertujuan 

mendekatkan manusia kepada Allah (Nasr, 2001). Beliau menegaskan bahawa ilmu yang tidak 

disertai dengan keikhlasan, adab, dan tujuan yang benar tidak akan memberi manfaat; bahkan 

boleh menjerumuskan seseorang kepada kebinasaan rohani (al-Ghazali, 2005). 

 

Konsep qalb (hati) diberi kedudukan utama dalam proses pendidikan. Menurutnya, hati yang 

bersih menjadi wadah cahaya ilmu, manakala hati yang kotor menghalang kebenaran daripada 

masuk (Al-Attas, 1991; Hashim, 2014). 

 

Dari aspek pedagogi, al-Ghazali menekankan: 

• Pendidikan berperingkat: Pelajar perlu dibimbing mengikut tahap perkembangan 

kognitif mereka (Makdisi, 1981; Watt, 1963). 

• Kaedah nasihat & penceritaan: Penekanan diberikan kepada pembelajaran 

beransur-ansur dan pembentukan karakter, selari dengan pendekatan teori 

pembelajaran moden seperti constructivism (Ormrod, 2020). 

• Penolakan kompetisi berlebihan: Ilmu bukan untuk bermegah atau menunjuk-

nunjuk, tetapi untuk memberi manfaat kepada diri, masyarakat, dan agama (Siddiqi, 

2007). 

 

Pelajar pintar menurut al-Ghazali ialah mereka yang memanfaatkan ilmu untuk tujuan spiritual, 

etika, dan sosial, bukan sekadar mengejar kecemerlangan intelek. 

 

Pemikiran Pendidikan Ibn Khaldun 

Ibn Khaldun (w. 1406M), melalui karya agungnya al-Muqaddimah, membawa pendekatan 

yang empirik, progresif, dan sosiologikal terhadap pendidikan. Beliau melihat pendidikan 

bukan hanya sebagai pemindahan ilmu, tetapi alat pembentukan manusia dan pembangunan 

tamadun (‘umrān) (Rosenthal, 2005). 

 

Bagi Ibn Khaldun, manusia ialah makhluk sosial (madaniyyun bi al-tabʿ) yang berkembang 

melalui interaksi sosial dan pembelajaran berperingkat (tadrīj). Antara pandangannya yang 

relevan dengan pendidikan pelajar pintar ialah: 

• Pembelajaran berulang (takrār): Ilmu diperoleh melalui latihan konsisten dan 

bertahap, selaras dengan prinsip scaffolding dan spiral curriculum moden (Bruner, 

1977; Zarkasyi, 2010). 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

633 

 

• Keseimbangan antara ilmu naqlī dan tajrībī: Beliau menggabungkan ilmu teks 

dengan ilmu pengalaman, satu pendekatan yang mendahului konsep pembelajaran 

abad ke-21 (Bagley, 1964). 

• Pembentukan akhlak melalui pembiasaan: Pendidikan bukan sekadar pengetahuan, 

tetapi juga pembinaan watak melalui latihan berterusan (Al-Samarrai, 1992). 

• Kritikan terhadap sistem menekan: Beliau menolak pendekatan pedagogi yang 

terlalu memaksa kerana boleh merosakkan motivasi dan potensi pelajar (Zarkasyi, 

2010). 

 

Pendekatan Ibn Khaldun memberi asas penting kepada pendidikan pelajar berbakat yang 

memerlukan bimbingan secara progresif, praktikal, dan berasaskan realiti sosial. 

 

Sintesis Pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun 

Walaupun al-Ghazali dan Ibn Khaldun berbeza pendekatan al-Ghazali lebih spiritual dan 

normatif, manakala Ibn Khaldun lebih empirikal dan sosiologikal sintesis pemikiran kedua-dua 

tokoh ini menghasilkan kerangka pendidikan Islam yang holistik. 

• Dimensi dalaman (intrapersonal) → al-Ghazali menekankan tazkiyah al-nafs, adab, 

dan keikhlasan sebagai asas kecemerlangan (Al-Ghazali, 2005; Al-Attas, 1991). 

• Dimensi luaran (interpersonal) → Ibn Khaldun menekankan interaksi sosial, latihan 

berulang, dan pengalaman praktikal sebagai faktor pembangunan potensi pelajar 

(Rosenthal, 2005; Zarkasyi, 2010). 

 

Sintesis ini membawa kepada pendidikan integratif yang memupuk keseimbangan antara: 

• IQ – Kecerdasan intelektual 

• EQ – Kecerdasan emosi 

• SQ – Kecerdasan spiritual 

• AQ – Keupayaan daya tahan cabaran (Hashim, 2014) 

 

Pendekatan ini meletakkan asas kepada model pendidikan pelajar pintar dan berbakat 

berasaskan Islam yang bersifat menyeluruh, bersepadu, dan kontekstual. 

 

Kajian Terkini dan Aplikasi 

Kajian kontemporari mengenai pendidikan pelajar pintar dalam konteks Islam masih berada di 

peringkat awal berbanding kajian dalam kerangka Barat (Subotnik et al., 2011; Sternberg & 

Davidson, 2005). Kajian terdahulu banyak menumpukan kepada: 

• Pembangunan kurikulum bersepadu 

• Konsep insan kamil 

• Falsafah pendidikan Islam 

 

Namun, kajian khusus berkaitan model pendidikan untuk pelajar gifted dan berbakat masih 

terhad (Hashim, 2014; Rosnani, 2007). 

 

Beberapa inisiatif terkini termasuk: 

• Hussin et al. (2020) → Mengintegrasikan pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun 

dalam pendidikan Islam. 

• Zain et al. (2022) → Mencadangkan pendekatan integratif dalam sistem sekolah 

Islam. 

• Azmi et al. (2021) → Menekankan keperluan menggabungkan kecemerlangan 

intelek dengan kekuatan spiritual. 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

634 

 

• Rahim & Omar (2019) → Mengkaji pedagogi khas untuk pelajar gifted di institusi 

tahfiz. 

 

Sebaliknya, model Barat seperti Three Ring Conception (Renzulli, 1978), Multiple 

Intelligences (Gardner, 2006), dan Gagné’s DMGT (2004) lebih menumpukan aspek kognitif 

dan pencapaian individu, tetapi mengabaikan pembangunan akhlak dan spiritual (Al-Attas, 

1991). 

 

Jurang ini menegaskan keperluan kepada satu model konseptual pendidikan pelajar 

gifted berasaskan Islam. Kajian ini bertujuan membina kerangka tersebut melalui 

sintesis pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun, dengan memberi fokus kepada 

keseimbangan intelek, akhlak, sosial, dan spiritual pelajar. Model ini berpotensi 

menjadi asas untuk dasar pendidikan, reka bentuk kurikulum, dan latihan guru dalam 

konteks pendidikan Islam kontemporari (Hussin et al., 2020; Wan Daud, 1998). 

 

Perbincangan 

Bahagian ini membincangkan dapatan utama kajian dengan meneliti sintesis pemikiran al-

Ghazali dan Ibn Khaldun dalam membentuk model pendidikan pelajar pintar dan berbakat. 

Perbincangan difokuskan kepada lima tema utama yang dikenal pasti hasil analisis dokumen: 

(i) Asas Tauhid dan Akhlak, (ii) Kecerdasan Pelbagai Dimensi, (iii) Pembelajaran 

Berperingkat, (iv) Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi, dan (v) Kepimpinan dan 

Sumbangan Sosial. Tema-tema ini menjadi asas kepada pembinaan satu model pendidikan 

holistik berasaskan epistemologi Islam. 

 

Asas Tauhid dan Akhlak 

Dalam pemikiran al-Ghazali, pendidikan berasaskan tauhid merupakan asas utama 

pembentukan insan seimbang. Menurutnya, ilmu tanpa keikhlasan dan akhlak tidak akan 

membawa manfaat sebenar kepada pelajar. Pendidikan perlu bermatlamat mendekatkan diri 

kepada Allah dan membersihkan jiwa daripada sifat mazmumah melalui tazkiyah al-nafs (al-

Ghazali, 2005; Nasr, 2001). Proses penyucian jiwa ini bukan hanya aspek moral, tetapi 

prasyarat kepada kecemerlangan intelektual dan kesempurnaan insan (Hashim, 2014). 

 

Sebaliknya, Ibn Khaldun menekankan pendidikan sebagai alat untuk membentuk peribadi 

berdisiplin, bermoral, dan berperanan dalam kesejahteraan masyarakat. Beliau mengangkat 

kepentingan adab dan al-ʿādāt (nilai serta kebiasaan positif) yang perlu dipupuk sejak awal, 

sebelum pelajar mendalami ilmu secara mendalam (Rosenthal, 2005; Zarkasyi, 2010). 

 

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh bersetuju bahawa pembentukan akhlak dan kesedaran 

ketuhanan adalah asas pembangunan potensi pelajar pintar, menjadikan mereka bukan sahaja 

cemerlang secara intelek tetapi juga beradab, berintegriti, dan berjiwa hamba. 

 

Kecerdasan Pelbagai Dimensi 

Pemahaman tentang kecerdasan dalam pendidikan Islam lebih luas daripada konsep IQ semata-

mata. al-Ghazali menolak idea kecerdasan yang bersifat rasional semata-mata dan menekankan 

kesepaduan antara akal (`aql), hati (qalb), dan roh (ruh) sebagai asas keutuhan intelektual dan 

spiritual (Al-Attas, 1991; Al-Ghazali, 2000). Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, beliau menegaskan 

bahawa kecerdasan sejati ialah kecerdasan yang memandu manusia kepada kebaikan dan 

pengabdian kepada Allah. 

 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

635 

 

Sementara itu, Ibn Khaldun melihat kecerdasan sebagai potensi yang berkembang melalui 

pengalaman, pemerhatian, dan persekitaran sosial (Ibn Khaldun, 1967; Alatas, 2006). 

Menurutnya, pelajar yang didedahkan kepada pengalaman dunia sebenar, latihan berulang, dan 

persekitaran yang dinamik akan membina keupayaan berfikir kritikal, strategik, dan kreatif 

elemen penting dalam pendidikan pelajar berbakat (Wan Daud, 1998). 

 

Kesimpulan tema: Konsep kecerdasan menurut kedua-dua tokoh menuntut keseimbangan 

antara IQ, EQ, SQ, dan AQ, yang menjadikan pendidikan pelajar pintar bersifat 

multidimensional dan bukan sekadar berorientasi akademik. 

 

Pembelajaran Berperingkat 

al-Ghazali menegaskan bahawa pendekatan pengajaran harus selaras dengan tahap 

perkembangan kognitif pelajar. Pendidikan yang terlalu cepat atau melebihi kemampuan 

pelajar boleh menjejaskan minat dan mematahkan semangat mereka (al-Ghazali, 2005). Beliau 

mencadangkan kaedah tadrīb (latihan beransur-ansur) dan pembelajaran berperingkat dengan 

penekanan pada hikmah, motivasi, dan kesesuaian konteks. 

 

Manakala Ibn Khaldun memperkenalkan konsep tadrīj (pembelajaran secara bertahap) dan 

takrār (pengulangan) sebagai asas pendidikan berkesan. Bagi beliau, pelajar memerlukan masa, 

bimbingan, dan latihan berulang untuk menguasai ilmu secara mendalam (Rosenthal, 2005; 

Al-Samarrai, 1992). Pendekatan ini selari dengan teori pembelajaran moden seperti 

reinforcement learning dan spiral curriculum (Ormrod, 2020). 

 

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh menekankan pentingnya pembelajaran bertahap, 

sistematik, dan praktikal untuk memupuk kefahaman yang kukuh dalam kalangan pelajar pintar 

dan berbakat. 

 

Keseimbangan Ilmu Duniawi dan Ukhrawi 

al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu kepada dua kategori utama: 

• Fardu ‘Ain → Ilmu agama seperti aqidah, fiqh, dan akhlak 

• Fardu Kifayah → Ilmu keduniaan seperti sains, matematik, dan perubatan 

 

Beliau menolak dikotomi antara ilmu agama dan sekular, dan menegaskan bahawa 

keseimbangan kedua-duanya diperlukan untuk melahirkan insan kamil (Nasr, 2001; Wan 

Mohd Nor, 1998). 

 

Ibn Khaldun turut menegaskan kepentingan ilmu rasional seperti logik, falsafah, dan matematik 

sebagai pelengkap kepada ilmu syariah. Baginya, kemajuan tamadun hanya boleh dicapai 

melalui penguasaan ilmu wahyu dan ilmu akal secara integratif (Bagley, 1964; Zarkasyi, 2010). 

 

Kesimpulan tema: Kedua-dua tokoh menekankan integrasi ilmu duniawi dan ukhrawi, 

menjadikannya prinsip asas pendidikan pelajar berbakat untuk membentuk generasi yang 

mampu memimpin kemajuan tamadun. 

 

Kepimpinan dan Sumbangan Sosial 

Menurut al-Ghazali, pelajar pintar bukan sekadar individu berpengetahuan, tetapi pemimpin 

beradab, amanah, dan memberi manfaat kepada ummah (Al-Ghazali, 2005; Al-Attas, 1991). 

Pendidikan seharusnya melahirkan insan yang berperanan membangunkan masyarakat dan 

bukan semata-mata mengejar kejayaan individu. 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

636 

 

Bagi Ibn Khaldun, pelajar berbakat ialah agen perubahan sosial dan bakal pemimpin masa 

depan yang mampu membentuk struktur sosial dan politik. Kepimpinan menurut beliau terbina 

atas kefahaman mendalam terhadap realiti masyarakat dan keupayaan mengaplikasikan ilmu 

untuk kemajuan kolektif (Rosenthal, 2005; Alatas, 2006). 

 

Kesimpulan tema: Pendidikan pelajar pintar harus berorientasikan pembangunan kepimpinan 

dan tanggungjawab sosial, bukan sekadar prestasi akademik semata-mata. 

 

Model Konseptual yang Dicadangkan 

Berdasarkan sintesis lima tema utama, kajian ini mencadangkan Model Pelajar Pintar dan 

Berbakat Berasaskan Pemikiran al-Ghazali dan Ibn Khaldun yang menekankan lima komponen 

teras: 

 

Komponen Model Fokus Utama Sumbangan al-

Ghazali 

Sumbangan Ibn 

Khaldun 

1. Asas Tauhid & 

Akhlak 

Keikhlasan, adab, dan 

penyucian jiwa 

Tazkiyah al-nafs & 

penguasaan adab 

Pembentukan akhlak 

melalui al-‘ādāt 

2. Kecerdasan 

Pelbagai Dimensi 

IQ, EQ, SQ & AQ Keseimbangan akal, 

hati & roh 

Pengalaman sosial & 

latihan kritikal 

3. Pembelajaran 

Berperingkat 

Pendidikan sistematik, 

latihan bertahap 

Tadrīb (pendidikan 

berperingkat) 

Tadrīj & Takrār 

(latihan berulang) 

4. Keseimbangan 

Ilmu 

Integrasi fardu ‘ain & 

fardu kifayah 

Penolakan dikotomi 

ilmu agama & 

sekular 

Gabungan ilmu naqlī 

& tajrībī 

5. Kepimpinan & 

Sosial 

Pembangunan 

pemimpin beradab & 

agen perubahan sosial 

Pendidikan 

melahirkan insan 

berfungsi 

Pemimpin membina 

struktur sosial & 

tamadun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 1: Model Pintar dan Berbakat al-Ghazali dan Ibnu Khaldun 

 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

637 

 

Kesimpulan 

Kajian ini mengetengahkan satu model konseptual pelajar pintar dan berbakat yang 

bersumberkan sintesis pemikiran dua tokoh agung Islam, iaitu al-Ghazali dan Ibn Khaldun. 

Dalam menghadapi cabaran pendidikan masa kini yang cenderung terlalu berorientasikan 

kecemerlangan akademik dan ukuran intelek semata-mata, pendidikan Islam menawarkan 

alternatif yang menyeluruh dan seimbang, yang menitikberatkan pembangunan insan secara 

holistik. Model yang dibina melalui kajian ini merangkumi lima komponen utama yang saling 

berkait dan membentuk asas kukuh kepada pendidikan pelajar gifted menurut kerangka Islam: 

asas tauhid dan akhlak, kecerdasan pelbagai dimensi, pembelajaran berperingkat, 

keseimbangan ilmu duniawi dan ukhrawi, serta kepimpinan dan sumbangan sosial. 

 

Pertama, asas tauhid dan akhlak menjadi teras kepada seluruh proses pendidikan. Al-Ghazali 

menekankan tazkiyah al-nafs dan keikhlasan dalam menuntut ilmu sebagai syarat mutlak untuk 

mencapai kejayaan sebenar. Ini menunjukkan bahawa pembinaan pelajar cemerlang menurut 

Islam bermula daripada dalam diri, dengan niat yang tulus, hati yang bersih, dan akhlak yang 

terpuji. Ibn Khaldun juga mengakui pentingnya nilai moral dan akhlak sebagai asas kepada 

pembinaan masyarakat yang stabil. Oleh itu, pembangunan dalaman pelajar tidak boleh 

dipisahkan daripada tujuan pendidikan itu sendiri. 

 

Kedua, model ini mengiktiraf kepelbagaian bentuk kecerdasan pelajar. al-Ghazali 

membahagikan kecerdasan kepada elemen akal (`aql), hati (qalb), dan roh (ruh), manakala Ibn 

Khaldun menekankan aspek pengalaman, pemerhatian, dan kebolehan berfikir secara kritis 

sebagai penanda kecerdasan yang tinggi. Sintesis ini memberikan gambaran bahawa pelajar 

pintar bukan hanya bijak dari sudut akademik, tetapi juga mampu memahami kehidupan, 

mengendalikan emosi, serta membuat keputusan yang bijaksana. Pendekatan ini melangkaui 

konsep IQ semata-mata dan mendekati konsep insan kamil dalam pendidikan Islam. 

 

Ketiga, dari aspek pedagogi, kedua-dua tokoh bersetuju bahawa proses pembelajaran perlu 

berlaku secara bertahap dan berterusan. Konsep tadrīj dan takrār yang dikemukakan oleh Ibn 

Khaldun, serta pendekatan hikmah yang ditekankan oleh al-Ghazali, membuktikan bahawa 

pendidikan memerlukan kesesuaian dengan tahap kemampuan pelajar. Ini sejajar dengan 

prinsip pendidikan moden seperti teori perkembangan kognitif dan pembelajaran konstruktivis, 

namun ia dimantapkan lagi dengan dimensi spiritual dan nilai-nilai Islam. 

 

Keempat, keseimbangan antara ilmu duniawi dan ukhrawi merupakan prinsip penting dalam 

model ini. Kedua-dua tokoh tidak menolak kepentingan ilmu keduniaan, malah 

menganggapnya sebagai pelengkap kepada ilmu wahyu. al-Ghazali membahagikan ilmu 

kepada fardu ‘ain dan fardu kifayah, manakala Ibn Khaldun melihat ilmu rasional sebagai asas 

kepada kemajuan tamadun. Pelajar pintar menurut Islam harus mampu menguasai kedua-dua 

jenis ilmu ini secara seimbang agar dapat memberikan sumbangan yang bermakna kepada 

ummah. 

 

Kelima, matlamat akhir pendidikan menurut kedua-dua tokoh ialah melahirkan pelajar yang 

mampu menjadi pemimpin dan menyumbang kepada masyarakat. Kepimpinan dalam konteks 

ini bukan sekadar kemampuan memimpin organisasi, tetapi juga meliputi keupayaan untuk 

menjadi contoh akhlak, menyelesaikan masalah masyarakat, serta memacu pembangunan yang 

sejahtera. Pelajar berbakat perlu diasuh untuk memiliki visi, hikmah, dan tanggungjawab 

sosial, bukan hanya kebolehan teknikal atau akademik. 

 



 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

638 

 

Model konseptual yang dibina daripada sintesis al-Ghazali dan Ibn Khaldun ini dapat 

digambarkan dalam bentuk piramid bertingkat, yang bermula dari asas dalaman pelajar (tauhid 

dan akhlak) dan berakhir dengan peranan sosial (kepimpinan). Ia juga boleh divisualkan dalam 

bentuk lingkaran integratif, menggambarkan interaksi berterusan antara dimensi spiritual, 

intelektual, dan sosial dalam membentuk pelajar pintar. Model ini membawa pendekatan 

integratif yang sesuai dengan keperluan pendidikan abad ke-21, khususnya dalam 

membangunkan pelajar gifted di institusi pendidikan Islam. 

 

Kesimpulannya, kajian ini memberikan sumbangan penting terhadap pembangunan teori 

pendidikan Islam yang khusus untuk pelajar pintar dan berbakat. Ia bukan sahaja menekankan 

pencapaian intelek, tetapi turut menggariskan kepentingan adab, spiritual, dan tanggungjawab 

sosial sebagai komponen penting dalam pembinaan pelajar gifted menurut Islam. Model ini 

diharap dapat menjadi rujukan dalam pembangunan kurikulum, latihan guru, dan dasar 

pendidikan yang lebih berpaksikan nilai, serta membuka ruang kepada kajian lanjutan dalam 

konteks aplikasi sebenar di sekolah, pusat tahfiz, atau institusi pendidikan tinggi Islam. Dengan 

menggabungkan kekuatan pemikiran klasik dan keperluan semasa, model ini berpotensi 

menjadi sumbangan bermakna kepada reformasi pendidikan Islam kontemporari. 

 

Penghargaan 

Penulis merakamkan ribuan penghargaan kepada Universiti  Sains Islam Malaysia  (USIM), 

Kolej Permata Insan (KPI), keluarga, rakan-rakan seperjuangan dan semua yang terlibat dalam 

penulisan jurnal ini. 

 

Rujukan 

Ahmad, S., Yahaya, A., & Shahril, M. I. (2021). Pendekatan pendidikan pelajar pintar dalam 

konteks institusi tahfiz: Tinjauan awal. Jurnal Pendidikan Malaysia, 46(2), 1–10. 

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic 

philosophy of education. International Institute of Islamic Thought and Civilization 

(ISTAC). 

Alatas, S. H. (2006). Ibn Khaldun and contemporary sociology. International Islamic 

University Malaysia (IIUM) Press. 

Al-Ghazali. (2000). The incoherence of the philosophers (T. J. Winter, Trans.). Islamic Texts 

Society. (Karya asal diterbitkan pada abad ke-11) 

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din (Vols. 1–4). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. (Karya asal 

diterbitkan pada abad ke-11) 

Al-Samarrai, Q. (1992). Ibn Khaldun’s theory of education: A philosophical approach. Islamic 

Culture, 66(3), 23–34. 

Alwani, T. J. (1995). The Islamization of knowledge. International Institute of Islamic Thought 

(IIIT). 

Azmi, A., Hashim, R., & Zain, M. Z. (2021). Integrating values in Islamic gifted education: A 

conceptual framework. International Journal of Islamic Thought, 19(1), 35–44 

Bagley, F. R. C. (1964). Ibn Khaldun and the philosophy of history. George Allen & Unwin. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research 

in Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Bruner, J. S. (1977). The process of education. Harvard University Press. 

Gagné, F. (2004). Transforming gifts into talents: The DMGT as a developmental theory. High 

Ability Studies, 15(2), 119–147. https://doi.org/10.1080/1359813042000314682 

https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1080/1359813042000314682


 

 

 
Volume 10 Issue 60 (October 2025) PP. 627-639 

  DOI 10.35631/IJEPC.1060045 

639 

 

Gardner, H. (2006). Multiple intelligences: New horizons in theory and practice. Basic Books. 

Hashim, R. (2014). Rethinking Islamic education: A philosophical exploration of al-Ghazali’s 

concept of education. International Journal of Islamic Thought, 5, 17–24. 

Hashim, R., & Langgulung, H. (2008). Islamic religious curriculum in Muslim countries: The 

experiences of Indonesia and Malaysia. Bulletin of Education and Research, 30(1), 1–

19. 

Hussin, M. Y., Zain, M. Z. M., & Suhid, A. (2020). Developing a holistic Islamic education 

framework: A model based on Ibn Khaldun’s and al-Ghazali’s thoughts. Journal of 

Islamic Educational Studies, 8(2), 45–58. 

Ibn Khaldun. (1967). The Muqaddimah: An introduction to history (F. Rosenthal, Trans.). 

Princeton University Press. (Karya asal diterbitkan pada 1377) 

Makdisi, G. (1981). The rise of colleges: Institutions of learning in Islam and the West. 

Edinburgh University Press. 

Nasr, S. H. (2001). Knowledge and the sacred. State University of New York Press. 

Ormrod, J. E. (2020). Human learning (8th ed.). Pearson. 

Rahim, A. R. A., & Omar, M. K. (2019). Tahfiz students and emotional intelligence: A 

correlational study. Malaysian Journal of Islamic Studies, 7(1), 22–35. 

Renzulli, J. S. (1978). What makes giftedness? Reexamining a definition. Phi Delta Kappan, 

60(3), 180–184. 

Rosnani, H. (2007). Philosophy of Islamic education. International Islamic University 

Malaysia Press. 

Rosenthal, F. (2005). The Muqaddimah: An introduction to history. Princeton University Press.  

Siddiqi, M. N. (2007). Ethics in Islam: A brief survey. The Islamic Foundation. 

Sternberg, R. J., & Davidson, J. E. (Eds.). (2005). Conceptions of giftedness (2nd ed.). 

Cambridge University Press. 

Subotnik, R. F., Olszewski-Kubilius, P., & Worrell, F. C. (2011). Rethinking giftedness and 

gifted education: A proposed direction forward based on psychological science. 

Psychological Science in the Public Interest, 12(1), 3–54. 

https://doi.org/10.1177/1529100611418056 

Tesch, R. (1990). Qualitative research: Analysis types and software tools. Falmer Press. 

Tibi, B. (1990). Islamic law and world politics. Routledge. 

Wan Daud, W. M. N. (1998). The educational philosophy and practice of Syed Muhammad 

Naquib al-Attas: An exposition of the original concept of Islamization. International 

Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Watt, W. M. (1963). Muslim intellectual: A study of al-Ghazali. Edinburgh University Press. 

Zain, M. Z. M., Hussin, M. Y., & Suhid, A. (2022). A model of integrated gifted education in 

Islamic schools. Malaysian Journal of Islamic Studies, 10(1), 12–29. 

Zarkasyi, H. F. (2010). Education in Ibn Khaldun’s thought and its relevance with modern 

education. International Journal of Islamic Thought, 7(1), 51–64. 

Zaydan, A. K. (1997). Usul al-Tarbiyah al-Islamiyyah. Muassasah al-Risalah. 

 

https://doi.org/10.1177/1529100611418056

